
 

8. 

LA ÉTICA FRENTE AL OTRO COMO APRENDIZAJE 

Importancia de Lévinas en la educación 

 

ETHICS AGAINST THE OTHER AS LEARNING 

 

Mario Germán Gil Claros10* 

Julio César Arboleda 

Grupo de Investigación Redipe 

Resumen 

Mirar al Otro, estar cara a cara, asumirlo en el horizonte de vida, relacionarnos con él. 

Debe pasar de una ética individual a una ética social, para así asumirlo, reconocerlo 

y tenerlo en cuenta en el momento de disentir, de diferenciarnos, de solidarizarnos, 

de acogernos, de educar, entre otros, sin olvidarnos o marginarnos frente a él. El 

presente escrito centra su atención en torno a la postura de Lévinas y de su impacto 

en la escuela. Se intenta sintonizar algunas de tales ideas desde la perspectiva 

comprensivo edificadora de la educación, la pedagogía y la formación, en particular 

para advertir fenomenológicamente la función de educar11.  

 

Palabras clave: Dar, ética, existencia, lenguaje, Mismo, Otro, responsabilidad, 

Rostro. 

Summary 

 
10* PhD en Filosofía. Catedrático universitario. Director de investigaciones de Redipe. Líder del grupo 

de investigación: Redipe. Educación, epistemología y filosofía https://orcid.org/0000-0003-1876-2137 
mariogil961@hotmail.com  
 
11 Las ideas levinasianas que se recogen aquí para proponer desde el constructo comprensivo 

edificadora algunos caminos en virtud de los cuales la escuela podría abordar los 
principios más sentidos del acto de educar, se extraen de Gil (2022) en su artículo: 

Más allá de sí mismo. bol.redipe [Internet]. 1 de septiembre de 2022 [citado 27 de octubre 
de 2022];11(9):67-8. Disponible en: 
https://revista.redipe.org/index.php/1/article/view/1881 
 

mailto:mariogil961@hotmail.com


Looking at the Other, being face to face, assuming it on the horizon of life, relating to 

it. It must move from an individual ethic to a social ethic, in order to assume it, 

recognize it and take it into account at the moment of dissenting, differentiating 

ourselves, showing solidarity, welcoming us, teaching, among others, without 

forgetting or marginalizing ourselves in front of it. This paper focuses its attention on 

the position of Lévinas and his impact on the school. 

Keywords: Giving, ethics, existence, language, Same, Other, responsibility, Face. 

 

Introducción 

La filosofía de la otredad de Lévinas gira en torno a una fenomenología del Otro, en 

una crítica al Mismo, a la postura ególatra, la cual raya en composturas de 

desconocimiento, de franco olvido de la historia del Otro, que en muchas ocasiones 

termina en la muerte, en el marginamiento, en el destierro. La ética de Lévinas es un 

auténtico puente de relación entre los seres humanos, de ahí que ella sea un 

cuestionamiento a la ontología, como filosofía primera. No es pues de extrañar que la 

ética y no las leyes, sea el principio genuino del pleno reconocimiento del Otro, que 

la escuela ha de considerar para asumir con responsabilidad sus procesos. Al margen 

de una ética de esta estatura la escuela no podrá abordar los principios más sentidos 

del acto de educar. 

 

La acogida del otro en la escuela 

 

Nuestra metáfora del parto pedagógico se revela cuando se consuma la tarea de 

educar, que a nuestro modo de ver acontece desde cuando como educadores 

respondemos al rostro singular del necesitado, hasta que en el caminar juntos éste, 

el educando, pone, en calidad de educado, sus potenciales al servicio de la vida 

integrada, es decir del otro, del entorno, de lo otro que teje la existencia vital. El 

educando nace en el alumno, en el hijo, en el necesitado cuando estos desarrollan 

una comprensión intersubjetiva, una consciencia de mundo compartido, mejor una 

conscincia sentiente y actuante, que se pone en evidencia a través de actos de 

alteridad. Ahí se nace (y se hace) como ser – para- la -vida.  

 

Ser alumno no es lo mismo que ser educando. Educar es en gran medida intervenir 

en la formación de una conciencia que le permita al educando ser-para-la-vida, 



ponerse al servicio común dignificándose a sí mismo. Desde la perspectiva 

comprensivo edificadora de la educación y la pedagogía alumno y educando no son 

lo mismo. El alumno hace parte de la institución escolar, pero deviene educando solo 

cuando se sabe acogido, es decir cuando la institución responde a su mirada, a su 

demanda con un rostro acogiente, en un vívido cara a cara, y sobre todo en la praxis 

de poner sus potenciales comprensivos y afectivos al servicio de sus congéneres y 

de la vida.   

 

Y en tanto el profesor no asuma tal acogimiento, no se revelará como educador. Al 

margen de la relación rostro a rostro sucumbe la posibilidad de educar. No se 

alcanzan las categorías de educador y educando a contrapelo de los sentimientos y 

actitudes de otredad y alteridad. No es suficiente que el aparato psíquico del docente 

le permita reconocer en el complexus la singularidad del estudiante como otro, ello 

solo es parte de la tarea de educar: ha de imponerse la alteridad, ha de vivir 

experiencias de otredad en el acto de acogimiento real de éste, y además 

acompañarle hasta advertir que no solo se sepa educado, sino que vivencie 

escenarios en los que aquel participe en eventos de servicio a la vida, como ser-para- 

lá-vida. De esa manera se sabrá verdaderamente educador. Se educa realmente 

cuando en la relación educativa nacen y crecen educador y educando, cuando la 

otredad deviene alteridad, tanto en el uno como en el otro. 

 

 Enseñar por encima o en contravía del acto de educar no constituye un proceso 

genuinamente educativo, una tarea por y para la vida. Y es esta una de las grandes 

contradicciones de la educación: se enseña para aprender, se forma para saber y 

hacer con lo que se sabe, imponiendo los intereses particulares, de poder, sobre las 

personas, en una agencia cuasieducativa, endeudada con los pilares viscerales del 

acto de educar para afirmar la vida compleja. Toda enseñanza y formación auténticas 

han de dar lugar a partos pedagógicos, acontecimientos imposibles por fuera de las 

enseñanzas y formaciones que eduquen, vinculadas al acto, a la función de educar 

para comprender edificando, siendo seres de luz. 

 

Como se ve, la experiencia fáctica de saberse acogido y acogiente afirman a 

educador y educando como tales. Del mismo modo, los saberes culturales.  Ligados 

a procesos educativos y pedagógicos constituyen  dispositivos con los cuales se ha 



de vivir la experiencia gratificante de ejercer la función de educar. Las humanidades, 

las ciencias y otros saberes culturales ganan mayor sentido cuando se educa con los 

mismos, cuando sirven la finalidad evolutiva, no solo cuando sirven para conocer, 

enseñar y aprender, no solo como acicate para reproducir intereses particulares, sino 

y sobre todo cuando su comprensión permite asumir causas por la vida, por una vida 

digna en la existencia. Tal asunción se expresa cuando los procesos relacionados 

con la función de educar aportan vivencias tejedoras de vida, experiencias 

comprensivo edificadoras.  

 

 

Nada tiene sentido en las áreas culturales, sea la didáctica, la pedagogia, la 

física, literatura, sociales, biología,  si no es a la luz de la 

evolución. Fenomenologicamente se podría decir que el sentido, la 

comprensión de saberes culturales no es posible al margen de la experiencia 

fáctica de apropiación y uso reflexivo y situado de estos, en el marco de la 

existencia, y que la agudización de los significados y sentidos que precisa la 

comprensión es posible si tales saberes devienen viviencia edificante, obra de 

vida, si los saberes y sus comprensiones seponen a disposición de la vida, 

evolucionan con la vida, como vida, si se ponen al servicio de la vida común 

entretejida y no solo particular. Educar con estos saberes precisa 

comprenderlos y generar en la intervención, en la función de educar, ambientes 

para que los educandos hagan lo propio y desarrollen una consciencia sensible 

que les permita tejer vida con sus comprensiones y potenciales. 

 

Ello no prospera si la función de educar no se pilotea con conciencia sentiente 

y actuante de otredad y alteridad. Si no se educa acogiendo al otro, recuperando 

los espacios de criticidad y solidaridad que en las sociedades del rendimiento 

se le quita a las personas para someterlas a las urgencias del  consumo y 

rentabilidad. La labor titánica del interventor reside también en lidiar una lucha 

frontal contra las ausencias de comprensiones que edificquen.  

 

La comprensión no puede anegarse en la localidad, reparar en el árbol, en los 

límites del saber, en el contenido; es preciso que advierta el saber en el bosque 

fáctico, en el panorama de la vida en complexus. No se puede comprender 



edificadoramente si no examinamos, esclaremos y habitamos el fenómeno en -

y con- el lenguaje de la evolución de la vida; si no aprendemos poco a poco a 

escribir y hablar situadamente el lenguaje primado. Al magen de esto la 

educación con los saberes culturales estará extraviada y vulnerada, como la 

vida misma, por el fenómeno erosivo, involutivo y global de la utilidad particular.  

 

 

De lo existente de la existencia del Otro. 

En el fenómeno del acogimiento crecen educador y educando, la educación y los 

saberes culturales ganan significado, y la vida y la existencia se afirman, se potencian. 

En esta relación ética se dignifican los existentes humanos y no humanos y la misma 

existencia, lo otro y el otro, la evolución de la vida; aspecto este que se explicita más 

adelante. En efecto, en su reflexión filosófica sustentada en Lévinas Gil señala que 

en el Otro no sólo se acoge lo existente como ente o cosa dada en el mundo, también 

se atiende a la existencia, como aquello arrojado al mundo, como vida, con todos los 

atributos que se le pueda dar. Lo Otro es la existencia, objeto de interés, que va más 

allá de la individualidad en busca de su radical singularidad con el rostro único e 

irrepetible. Pues, la relación con la existencia, es con la vida, con la espiritualidad y 

no con las meras cosas que habitan el mundo como existentes. Es decir, ya que lo 

determinante en el Otro, es que es. Lévinas dirá Hay. En consecuencia, no podemos 

ignóralo o negarlo. 

 

El acto genuino de educar traspasa el ámbito del aula, aparcando en los existentes, 

en la vida general. En el Hay, a pesar de su aparente neutralidad, se establece una 

relación que afecta a quien o quienes la llevan a cabo, por medio de una relación 

ética, que nos ayuda a fijar una postura frente al Otro, como lo que es; lo cual ha de 

tener sentido y significado en el horizonte de vida o de mundo de los implicados. El 

Otro se devela a través del horizonte de vida, dependiendo de nuestra intencionalidad 

respecto a él en el mundo, en el que aflora la existencia en su encuentro, algunas 

veces pasajera, otras de larga duración y otras para toda la vida. De todas formas, la 

existencia está clara en el Hay. “Es el hecho de que se es, el hecho de que hay”. (…) 

“Asume precisamente esa existencia ya existiendo”. (Lévinas. 2000, p. 24). Lo cual 

nos lleva a decir que el hombre frente al mundo elabora una postura, una disposición 

ética; que sería una actitud filosófica y en el aula una actitud pedagógica.  



 

Esta última actitud precisa lo que se conoce como el tacto pedagógico, que se puede 

entender también como la praxis de intervención educativa basada en los resortes 

originales de la educación, que fijan en el acto de educar la intencionalidad, la 

voluntad y disposición de cargar con el otro y lo otro para su dignificación, para que 

los integrantes del acto pedagógico ganen consciencia actuante de sí y de existencia 

compartida, consciencia para sí y para los existentes, consciencia sentiente de 

existencia y de vida entretejida, y en consecuencia sean ciudadanos planetarios, que 

aportan a la conservación de la vida humana y no humana, del otro y de lo otro como 

rostros de la existencia. De este modo la ética de la alteridad encarnada en 

educadores y educandos auténticos (en la función de educar) hurde relaciones 

intersubjetivas tejedoras de vida. 

  

Así, en nuestro presente la existencia trajina en el Hay y en las cosas. Lo cual permite 

referenciar no sólo las cosas, sino al Otro, al prójimo, al semejante, ante el que 

manifestamos una intencionalidad de relación que se da a partir de la cuestionada 

conciencia, en el que el Otro viene dado con un rostro singular y mediado por la 

mundanidad social.  

 

La relación que establezco con el Otro, como causa existente, es a través de la 

intencionalidad; la cual, por medio de la curiosidad fenoménica en su aprehensión, 

comprensión y radicalidad estética, busca sentido intersubjetivo. Así, la intención, el 

sentido, el significado frente al Otro, está ligado todos los días a su comprensión 

mundana, en la que se esconde su materialidad, su ahí, y que en la escuela se cultiva 

en el saber, en el conocimiento.  

 

Por otra parte, es fundamental decir que para establecer una relación con el Otro, con 

los Otros, debo partir de la condición en la que me encuentro, no sólo ante mí mismo, 

sino ante el mundo. En otras palabras, somos conscientes como seres existentes, 

inscritos en una historicidad concreta como lo es la actualidad, el presente; ante el 

cual forjamos una postura de vida, una posición frente a lo que somos como 

acontecimiento.  

Como vemos, es una posición ontológica que se da a través del presente en el ahí. 

Es decir, sobre el fondo del ahí surge un ente en su particularidad.  Entonces: “El ente   



-- lo que es -- es sujeto del verbo ser y, por eso, ejerce un dominio sobre la fatalidad 

del ser, convertido en su atributo. Existe alguien que asume el ser, en adelante su 

ser”. ”. (Lévinas. 2000, p. 113).  Bajo esta condición, se capta al Otro en su radical 

alteridad, la que se opone a un Yo lógico en el ejercicio de su identidad, que rechaza 

lo otro, el acontecimiento. La relación con el Otro no solo se da en el ámbito escolar, 

se da en la sociedad y en el tiempo. El Otro, es punto de referencia para mí mismo, 

pero asumido en un cara a cara ante la alteridad. Esto último, desde un plano 

ontológico social, tiene como consecuencia una existencia clara para la sociedad. “El 

otro es lo que yo no soy; él es el débil mientras que yo soy el fuerte; él es el pobre, 

es<< la viuda y el huérfano>>. No hay hipocresía más grande que la que ha inventado 

la caridad bien atendida. O bien el otro es el extranjero, el enemigo, el poderoso. Lo 

esencial es que tiene esas cualidades gracias a su alteridad misma”. (Lévinas. 2000, 

p. 129). Es una mirada asimétrica, cargada de conflicto, de no reconocimiento; ya que 

negamos y no asumimos al prójimo intersubjetivamente como igual.  

Asumir al Otro, es una tarea ética de gran responsabilidad, donde la libertad se 

encuentra implicada; en el que el prójimo está ahí, existe, no podemos dejar pasar 

por alto, muchos menos ignorarlo. Él es la singularidad a descifrar, a comprender, en 

asumirlo de frente, puesto que se convierte en un enigma a mi pensamiento, a mi 

entendimiento; de ahí el intento fenomenológico, de vivenciarlo en un cara a cara.  El 

Otro está radicalmente frente a mí, en consecuencia, me veo en la exigencia de 

abordarlo relacionalmente, de establecer una comunicación de orden intersubjetiva, 

en la  que está presente lo emocional, lo anímico, como fuerza, que impulsa dicha 

relación de comprensión de un cara a cara. Esto último, encierra una vida intencional, 

que pasa por la comprensión del Otro y que va más allá de dicho comprender, en el 

que el lenguaje trata de desentrañar su humanidad. 

Ahora bien, en el encuentro con el Otro no solo se da en su comprensión, y en su 

forma, se da en su mirada, que es más que una mirada sensible; es una mirada que 

parte de sí mismo y del pensar; que se valida a través de un cambio intersubjetivo, en 

el que el Otro o los Otros se presentan con sus rostros, tal como son, caracterizado 

por su cercanía, manteniendo su alteridad, que evita ser absorbida por la totalidad, 

por lo Mismo. El Otro permanece externo y se conserva tal cual a pesar de la 

proximidad. Su característica principal es evitar quedar reducido a lo Mismo, al Uno; 

es la resistencia, palabra que Foucault reflexionó frente al poder.  



Resistir al Uno es desarrollar y cultivar una fuerte postura ética arraigada en lo más 

profundo de nuestras convicciones o maneras de ser, cuando nos percibimos  a sí 

mismos, no solo al Otro, sino al mundo en su conjunto, lo cual se refleja en una 

manera de vivir. Asumir las relaciones de vida, es hacerlo por medio de las 

percepciones, por medio de los sentires, de las razones, en las cuales no hay 

mediación, más que por la conciencia mediada. En este sentido, la ética es la 

experiencia de un sujeto sensible; es la postura que dicho sujeto desarrolla ante una 

política que lo avasalla, lo focaliza en sus accesos y desemboca políticamente en un 

totalitarismo, que raya en situaciones inimaginadas, como lo es la exclusión o la 

muerte. De ahí que la defensa de la vida, la relación con el Otro, pasa de la mera 

comprensión a una ética activa, que busca la solidaridad, la paz, la pluralidad, en una 

escuela, en una sociedad justa o democrática, en la que damos la cara al Otro, 

determinado en su modo de ser alterno, muchas veces sin llegar a conocerlo 

plenamente, pero que acogemos con amabilidad y hospitalidad, siempre y cuando lo 

permita. 

Por otra parte, es innegable que la experiencia política va de la mano filosófica, 

máxime cuando la primera deja huella en el espíritu del ente en la ciudad, en la plaza 

pública, en los recintos, que invita a construir una filosofía del Otro, de su rostro, de 

la hospitalidad, de una ética asumida como filosofía primera, de una filosofía de la 

presencia, del aquí estoy como realidad. Así, el Otro es un encuentro, un rose que me 

modifica, me sacude o mejor me despierta, provocando en mi un compromiso 

existencial, el cual, una vez llevado a cabo, genera una política intencional de 

relacionarme y de tomar distancia a través de la palabra o del dialogo. Dice Lévinas: 

Hablar es, al mismo tiempo que conocer a otro, darse a conocer a él. El 

otro no es sólo conocido, es saludado. No sólo es nombrado, sino 

también invocado. Para decirlo en términos de la gramática, el otro no 

aparece en el registro nominativo, sino en el vocativo. No pienso sólo 

en lo que él es para mí, sino también y al mismo tiempo, e incluso antes, 

soy para él. (Lévinas. 2004, p. 87)  

Por tanto, hablar implica la cercanía como la lejanía del Otro, pero siempre en 

relación; pues el hablar involucra el escuchar, lo cual en su momento nos transforma 

y el rostro nos convoca a su comprensión, a su escucha. La mirada hacia el Otro 

rompe nuestro ensimismamiento, quiebra nuestro autismo y nos confronta con el 

mundo que está ahí, a fuera. Hay una relación en la que la percepción se convierte 



en puente no sólo de recibir, sino de dar, de comunicar, de comprender y de acción. 

Es toda una experiencia vital que nos hace crecer, que nos hace tomar consciencia 

no sólo de sí mismo, sino del Otro a través del aprendizaje, de la justicia, en la que 

en esta última me proyecto hacia el Otro, en un plano de respeto, de igualdad ética. 

Es decir, un principio de justicia social. Lo cual lleva a decir: “Entre hombres, cada 

una responde por las faltas de otro. E incluso respondemos por el justo que arriesga 

corromperse. No se puede dar mayor alcance a la idea de solidaridad”. (Lévinas. 

2004, p. 101). De ahí que la solidaridad como postura ética, nos hace caer en cuenta 

que no somos iguales, que el Otro es diferente en todo el sentido de la palabra; en 

donde la ética, como filosofía primera, aporta la más excelsa relación y la más alta 

forma de vida entre hombres y mujeres.   

La relación con el Otro, es no sólo ver su miseria, su angustia, su sufrimiento, su 

explotación, su dominación, sino su rostro carnal, lo cual implica una ética concreta. 

“Devolverle al otro lo que se le debe, amarlo en la justicia, tal es la esencia de una 

verdadera acción”. (Lévinas. 2004, p. 155). Ver el rostro del Otro a través de la acción, 

exige no sólo la caridad Levinisiana, sino la justicia social. “El rostro del hombre es un 

médium a través del cual lo invisible en él se vuelve visible”. (Lévinas. 2004, p. 156). 

Lévinas concluye: “No pensamos relaciones, somos en relación. No se trata de 

meditación interior, sino de acción”. (Lévinas. 2004, p. 156). En este sentido, el 

hombre se transforma por medio de la acción o de la praxis. Así, en la acción no 

vemos solamente el sufrimiento o la alegría, sino lo humano, la humanidad alejada de 

la violencia, que tantos problemas ha traído. Lévinas lo amplia de la siguiente forma: 

“La humanidad nace en el hombre a medida que él sabe reducir las ofensas mortales 

en litigios de orden civil, a medida que castigar se asimila a reparar lo reparable y a 

reeducar al malvado. El hombre no necesita sólo de una justicia sin pasión. 

Necesitamos de una justicia sin verdugo”. (Lévinas. 2004, pp. 164-165). Es la acción 

de la justicia, de la cual no escapa el rico, que fácilmente puede pagar en muchas 

ocasiones. Por eso, para Lévinas, el código debe ser modificado, ya que el solo dinero 

no puede solucionar o reparar daños o crímenes, que no sólo afecta de forma 

particular, también al conjunto de los seres humanos. “Y a toda la eternidad, todo el 

dinero del mundo no puede curar la ofensa al hombre”. (Lévinas. 2004, p. 165). Como 

los llamados crímenes de lesa humanidad. Algunos ejemplos contemporáneos lo 

vemos en las masacres, en los genocidios, en los crímenes de guerra, entre otros. En 

consecuencia, para Lévinas una verdadera relación humana, es cuando el Otro es 



reconocido de forma concreta en su radical singularidad, donde el hombre es tratado 

como tal, desde una filosofía primera. En ella reconozco al prójimo en toda su 

dimensión. Esta manera de relacionarse con el Otro, desde la ética, debe provocar 

un acontecimiento político, que va más allá de un ejercicio de mirarse a sí mismo y 

abarca al entorno, a la naturaleza, de cómo pensamos, de cómo vivimos. Así, 

podemos hablar y establecer el ejercicio de la política. 

En consecuencia, la manera de relacionarme con el Otro, la manera de construir una 

forma de vida, se manifiesta en el radical distanciamiento frente a la totalidad 

reductora, en la consolidación del êthos. En esta dirección, el Otro se convierte en 

una experiencia radical que me afecta, no lo puedo negar, aun así, lo niegue; ya que 

hay, en el decir de Lévinas, una consciencia moral, cuya franqueza con lo Otro, con 

su rostro, cuestiona mi Yo, que evita ser reducido a una totalidad. Así, nos 

encontramos con un rostro que habla, que piensa, que asume posturas de vida, que 

se afirma en la pluralidad, en lo infinito, en la solidaridad, no sólo espiritual sino en el 

dar económico respecto al Otro.  

El compromiso ético 

La ética en Lévinas nos estimula a un mayor compromiso intersubjetivo, donde el ser 

es tomado vitalmente en acción y no desde una mera abstracción. No es pues de 

extrañar que lo humano se da y comienza en la experiencia de nuestras acciones. De 

ahí que sea vital para Lévinas asumir al Otro con responsabilidad, lo cual significa 

romper con la indiferencia, exigiendo, como acontecer ético y de solidaridad, la 

apertura hacia los Otros o hacia los demás. Así, comprender al Otro, es existir, es la 

esencia, es la aurora al horizonte de vida. “Nuestra relación con otro consiste 

ciertamente en querer comprenderle, pero esta relación desborda la comprensión. No 

solamente porque el conocimiento del otro exige, además de curiosidad, simpatía o 

amor, maneras de ser distintas de la contemplación impasible, sino porque, en 

nuestra relación con otro, él no nos afecta a partir de un concepto. Es ente y cuenta 

en cuanto tal”. (Lévinas. 1993, p. 17). En este sentido, toda relación implica en su 

intencionalidad una comprensión mediada por el lenguaje en el mundo, que nos 

arrastra a una toma de postura ética cuando apelo al Otro; lo cual toma sentido para 

mi intimidad y toma significado para lo mundano, reflejado en el rostro. Es aquí que 

lo significativo se vuelve un Nosotros, donde la totalidad entra a ser cuestionada, 

porque vivir en comunidad, exige un rostro, un diálogo; no es vivir en la totalidad, 

como se deja entrever en la crítica que lleva a cabo Rozenweig. 



Como vemos, estar en totalidad, es negarse y ser negado, es peor que estar en la 

condición de minoría de edad kantiana. “Un ser particular sólo puede tomarse por una 

totalidad si carece de pensamiento”. (Lévinas. 1993, p. 27). Lo cual exige de aquel 

que piensa, ir más allá de la mirada de la totalidad y pensar en la alteridad. “El que 

vive en la totalidad existe como totalidad, como si ocupase el centro del ser y fuera 

su fuente, como si todo lo extrajese del aquí y del ahora en los que, no obstante, se 

sitúa o es creado”. (Lévinas. 1993, p. 27). Nos vemos enfrentados a un ser que piensa 

y vive en un sistema cerrado, que ignora lo Otro, lo semejante, el mundo en su 

diversidad, a pesar de vivir en él. Lévinas diría que es un ser que vive en ausencia de 

pensamiento. Agregaríamos de sensibilidad y sin apertura. Así: “El pensamiento 

comienza con la posibilidad de concebir una libertad exterior a la mía. Pensar una 

libertad exterior a la mía es el primer pensamiento. Señala mi presencia en el mundo 

en cuanto tal. El mundo de la percepción manifiesta un rostro: las cosas nos afectan 

como poseídas por los demás”. (Lévinas. 1993, p. 31). En las que intervienen, no sólo 

un segundo, sino un tercero o un colectivo.  Por tanto, el Otro cobra significatividad 

como tercero libre. En este sentido, lo importante del planteamiento de Lévinas, 

descansa en que la mirada hacia el Otro, hacia el tercero, se constituye en 

humanización; pues no tenemos a una cosa delante, tenemos a un semejante.  

El Otro en su aparecer, que es de orden fenomenológico, no es abstracto, al contrario, 

es concreto, real, vital, afecta mi percepción, mi pensamiento, cuando trato de 

comprenderlo e interactuar. Estar frente al Otro, es destotalizarme, sin dejar de ser lo 

que soy como acontecimiento. Es la proximidad y la alteridad del rostro. Así, mi 

subjetividad se proyecta en el Otro, que es el prójimo, el extranjero, el inmigrante, el 

marginado, el desplazado, el apátrida. También, lo familiar, la amistad, lo cercano. En 

palabras de Derrida, sería construir la ciudad-refugio, la ciudad-hospitalaria para el 

Otro, para Nosotros. Por tanto, el Otro es mediado por la mirada; pues no se ve lo 

que no se reconoce, se conoce, pero no se reconoce y si se reconoce, se incluye. De 

ahí que la mirada que no reconoce a partir del conocer, descansa en la indiferencia, 

en la exclusión, en la muerte.  

El Otro como experiencia activa, la asumo responsablemente en un cara a cara, cuya 

plasticidad se manifiesta en toda su riqueza ética, ya que hacia el Otro hay una 

intencionalidad fenomenológica de relación, de construcción y de sensibilidad, 

además de reconocimiento concreto. Es todo un acto de enunciación dado en el 

lenguaje. “Lenguaje que en este mismo momento sirve para una investigación 



orientada hacia el esclarecimiento de lo de otro modo que ser o lo otro que el ser, 

lejos de los temas en los que ellos se muestran ya, de modo infiel, como esencia del 

ser, pero en los cuales se muestran”. (Lévinas. 1987, p. 49). Asistimos a un decir del 

Otro en franca ruptura con la identidad de un Yo, la cual trasciende en su decir y 

hacer. Lo que apunta Lévinas, es un ir más allá del ser hacia el Otro como finito, como 

cercanía, como responsabilidad, que anuncia éticamente, el decir y su 

conceptualización. Que va más allá de cualquier sistematización y totalización del ser, 

pues la filosofía primera sería la ética. “En ella se impone el otro de un modo 

totalmente distinto que la realidad de lo real, se impone porque es otro, porque esta 

alteridad me incumbe con toda su carga de indigencia y de debilidad”. (Lévinas. 1987, 

p. 63). La presencia del Otro es tan fuerte, que no puedo ignorarla en mi decir. 

Lo que se hace en el decir, es mostrar, es poner al descubierto lo que 

institucionalmente quiero mostrar como verdad; no como falsedad, sí como inteligible 

y no como confusión. En el decir está la presencia del presente del Otro como 

acontecimiento, el cual es cruzado por la mirada y se interroga por lo que es, por lo 

vivido, por sus cualidades temporales. Fenomenológicamente, es asumir un estado 

de conciencia hacia el Otro, mediado por el sentir (noesis) y lo sentido (noema), de 

manera temporal e intencional. “Hablar de conciencia es hablar del tiempo”. (Lévinas. 

1987, p. 80). Ante todo, un tiempo cargado de actualidad, de presente vivo, de lo dicho 

y de lo intencional, en un ser expuesto fenomenológicamente; es decir, se manifiesta 

en lo dicho, en su nombrar, que va mucho más allá. En consecuencia, para Lévinas 

la responsabilidad es un decir. El decir anuncia, alumbra al Otro, conduce a lo dicho, 

al prójimo, por medio de la intencionalidad como signo, como significado, donde nos 

exponemos responsablemente en todo decir de orden ético, como responsabilidad de 

la palabra, que es una exposición y acercamiento a lo humano, asumido como hecho, 

como verdad, como saber develado ante la mirada, ante su proximidad y sensibilidad, 

como manifestación que facilita el filosofar. El filosofar es posible, gracias al anuncio 

del Otro, que se expone a la mirada, a la pregunta, a la reflexión; ya que el filosofar 

está en el develamiento de lo que se dice y toma significado mundano, en la relación 

entre mi subjetividad y lo Otro, tomado por medio de la intencionalidad y de la 

exterioridad, que se vuelve sensible en su exposición física. “La inmediatez de la 

sensibilidad es el para-el-otro de su propia materialidad, la inmediatez o la proximidad 

del otro. La proximidad del otro es el inmediato derramamiento para el otro de la 



inmediatez del gozo, la inmediatez del sabor, <<materialización de la materia>>, 

alterada por lo inmediato del contacto”. (Lévinas. 1987, p. 133). 

Como vemos, la sensibilidad como expresión, nos lleva a la proximidad que despierta 

percepciones e intereses inmediatos de orden significativo en su aparecer en el 

sujeto. “La subjetividad del sujeto que se acerca es, por tanto, preliminar, an-árquica, 

anterior a la conciencia, una implicación, una aceptación en la fraternidad. Esta 

aceptación en la fraternidad que es la proximidad nosotros la llamamos significancia”. 

(Lévinas. 1987, p. 143). Así, la proximidad con el Otro, despierta no sólo solidaridad 

y responsabilidad, sino afecto, caricia, amor, ternura, como también lo contrario.  

Conclusión 

El Otro es absolutamente lo Otro, ante el cual las puertas intersubjetivas se 

comunican, se abren para enunciarlo en lo dicho, en su humanidad, que para Lévinas 

es insuficiente, porque no alcanza lo humano en su responsabilidad, en el que los 

Otros, como terceros, es clave. “El hecho de que el otro, mi prójimo, es también 

tercero con respecto a otro, prójimo también éste, significa el nacimiento del 

pensamiento, de la conciencia, de la justicia y de la filosofía”. (Lévinas. 1987, p. 201). 

Así, el Otro para Lévinas, se convierte en el signo del Otro. “En cuanto momento del 

ser, la subjetividad se muestra a sí misma y se ofrece como objeto a las ciencias 

humanas”. (Lévinas. 1987, p. 208). Lo que nos lleva a un plano de situación del Uno 

para el Otro como acontecimiento, el cual me afecta y pone al desnudo mi humanidad 

en lo que soy, a través de la sinceridad del decir, en la paz que se anuncia por medio 

de una ética primera, que va más allá de toda experiencia inmediata. Lo cual significa 

la proximidad del Otro, como de los Otros, que se tornan visibles, en la que aparece 

el ser-humano en su devenir. En éste está presente: la cultura, la sociedad, la política, 

las instituciones, la educación, etc. De la que toma conciencia a consecuencia de los 

Otros o del tercero acompañado de justicia, de lucha por la existencia y de humano, 

que es la apertura al Otro como responsabilidad, como verdad. “Sin la proximidad del 

otro en su rostro, todo se absorbe, se diluye, se solidifica en el ser, se mueve del 

mismo lado; todo forma un todo, absorbido incluso al sujeto al cual se devela”. 

(Lévinas. 1987, p. 263).  

Referencias bibliográficas 

Gil Claros MG. Más allá de sí mismo. bol.redipe [Internet]. 1 de septiembre de 2022 
[citado 27 de octubre de 2022];11(9):67-8. Disponible en: 
https://revista.redipe.org/index.php/1/article/view/1881  
 

https://revista.redipe.org/index.php/1/article/view/1881


Lévinas, Enmanuel. (2000). De la existencia del existente. Arenas libros. Madrid, 

España. 

Levinas, (2004). Emmanuel. Difícil libertad. Ensayo sobre judaísmo. Editorial limod. 

Fineo. Buenos aires, argentina. 

Lévinas, Enmanuel. (1997). Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad. 

Sígueme. Salamanca. España.  

Lévinas, Emmanuel. (1993). Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro. Pretextos. 

Valencia. España.  

Emmanuel, Lévinas. (1987). De otro modo que ser, o más allá de la esencia. Sígueme. 

Salamanca. España.  

Emmanuel, Lévinas. (1972). Humanisme del’autre homme. Fatamorga. Paris. France.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


