8.
LA ETICA FRENTE AL OTRO COMO APRENDIZAJE

Importancia de Lévinas en la educacion
ETHICS AGAINST THE OTHER AS LEARNING

Mario German Gil Claros®”
Julio César Arboleda
Grupo de Investigacion Redipe
Resumen
Mirar al Otro, estar cara a cara, asumirlo en el horizonte de vida, relacionarnos con él.
Debe pasar de una ética individual a una ética social, para asi asumirlo, reconocerlo
y tenerlo en cuenta en el momento de disentir, de diferenciarnos, de solidarizarnos,
de acogernos, de educar, entre otros, sin olvidarnos o marginarnos frente a él. El
presente escrito centra su atencion en torno a la postura de Lévinas y de su impacto
en la escuela. Se intenta sintonizar algunas de tales ideas desde la perspectiva
comprensivo edificadora de la educacion, la pedagogia y la formacion, en particular

para advertir fenomenolégicamente la funcién de educar®?.

Palabras clave: Dar, ética, existencia, lenguaje, Mismo, Otro, responsabilidad,
Rostro.

Summary

10% PhD en Filosofia. Catedratico universitario. Director de investigaciones de Redipe. Lider del grupo
de investigacién: Redipe. Educacién, epistemologia y filosofia https://orcid.org/0000-0003-1876-2137
mariogil961@hotmail.com

1 Las ideas levinasianas que se recogen aqui para proponer desde el constructo comprensivo
edificadora algunos caminos en virtud de los cuales la escuela podria abordar los
principios mas sentidos del acto de educar, se extraen de Gil (2022) en su articulo:
Mds alld de si mismo. bol.redipe [Internet]. 1 de septiembre de 2022 [citado 27 de octubre
de 2022];11(9):67-8. Disponible en:
https://revista.redipe.org/index.php/1/article/view/1881


mailto:mariogil961@hotmail.com

Looking at the Other, being face to face, assuming it on the horizon of life, relating to
it. It must move from an individual ethic to a social ethic, in order to assume it,
recognize it and take it into account at the moment of dissenting, differentiating
ourselves, showing solidarity, welcoming us, teaching, among others, without
forgetting or marginalizing ourselves in front of it. This paper focuses its attention on
the position of Lévinas and his impact on the school.

Keywords: Giving, ethics, existence, language, Same, Other, responsibility, Face.

Introduccion

La filosofia de la otredad de Lévinas gira en torno a una fenomenologia del Otro, en
una critica al Mismo, a la postura egolatra, la cual raya en composturas de
desconocimiento, de franco olvido de la historia del Otro, que en muchas ocasiones
termina en la muerte, en el marginamiento, en el destierro. La ética de Lévinas es un
auténtico puente de relacion entre los seres humanos, de ahi que ella sea un
cuestionamiento a la ontologia, como filosofia primera. No es pues de extrafiar que la
ética y no las leyes, sea el principio genuino del pleno reconocimiento del Otro, que
la escuela ha de considerar para asumir con responsabilidad sus procesos. Al margen
de una ética de esta estatura la escuela no podra abordar los principios mas sentidos

del acto de educar.

La acogida del otro en la escuela

Nuestra metafora del parto pedagdgico se revela cuando se consuma la tarea de
educar, que a nuestro modo de ver acontece desde cuando como educadores
respondemos al rostro singular del necesitado, hasta que en el caminar juntos éste,
el educando, pone, en calidad de educado, sus potenciales al servicio de la vida
integrada, es decir del otro, del entorno, de lo otro que teje la existencia vital. El
educando nace en el alumno, en el hijo, en el necesitado cuando estos desarrollan
una comprension intersubjetiva, una consciencia de mundo compartido, mejor una
conscincia sentiente y actuante, que se pone en evidencia a través de actos de

alteridad. Ahi se nace (y se hace) como ser — para- la -vida.

Ser alumno no es lo mismo que ser educando. Educar es en gran medida intervenir

en la formacion de una conciencia que le permita al educando ser-para-la-vida,



ponerse al servicio comun dignificandose a si mismo. Desde la perspectiva
comprensivo edificadora de la educacion y la pedagogia alumno y educando no son
lo mismo. El alumno hace parte de la institucién escolar, pero deviene educando solo
cuando se sabe acogido, es decir cuando la institucion responde a su mirada, a su
demanda con un rostro acogiente, en un vivido cara a cara, y sobre todo en la praxis
de poner sus potenciales comprensivos y afectivos al servicio de sus congéneres y

de la vida.

Y en tanto el profesor no asuma tal acogimiento, no se revelara como educador. Al
margen de la relacion rostro a rostro sucumbe la posibilidad de educar. No se
alcanzan las categorias de educador y educando a contrapelo de los sentimientos y
actitudes de otredad y alteridad. No es suficiente que el aparato psiquico del docente
le permita reconocer en el complexus la singularidad del estudiante como otro, ello
solo es parte de la tarea de educar: ha de imponerse la alteridad, ha de vivir
experiencias de otredad en el acto de acogimiento real de éste, y ademas
acomparfarle hasta advertir que no solo se sepa educado, sino que vivencie
escenarios en los que aquel participe en eventos de servicio a la vida, como ser-para-
la-vida. De esa manera se sabra verdaderamente educador. Se educa realmente
cuando en la relacion educativa nacen y crecen educador y educando, cuando la

otredad deviene alteridad, tanto en el uno como en el otro.

Ensefiar por encima o en contravia del acto de educar no constituye un proceso
genuinamente educativo, una tarea por y para la vida. Y es esta una de las grandes
contradicciones de la educacion: se ensefia para aprender, se forma para saber y
hacer con lo que se sabe, imponiendo los intereses particulares, de poder, sobre las
personas, en una agencia cuasieducativa, endeudada con los pilares viscerales del
acto de educar para afirmar la vida compleja. Toda ensefianza y formacién auténticas
han de dar lugar a partos pedagdgicos, acontecimientos imposibles por fuera de las
ensefianzas y formaciones que eduquen, vinculadas al acto, a la funcion de educar

para comprender edificando, siendo seres de luz.

Como se ve, la experiencia factica de saberse acogido y acogiente afirman a
educador y educando como tales. Del mismo modo, los saberes culturales. Ligados

a procesos educativos y pedagdgicos constituyen dispositivos con los cuales se ha



de vivir la experiencia gratificante de ejercer la funcién de educar. Las humanidades,
las ciencias y otros saberes culturales ganan mayor sentido cuando se educa con los
mismos, cuando sirven la finalidad evolutiva, no solo cuando sirven para conocer,
ensefar y aprender, no solo como acicate para reproducir intereses particulares, sino
y sobre todo cuando su comprension permite asumir causas por la vida, por una vida
digna en la existencia. Tal asuncién se expresa cuando los procesos relacionados
con la funciébn de educar aportan vivencias tejedoras de vida, experiencias

comprensivo edificadoras.

Nada tiene sentido en las areas culturales, sea la didactica, la pedagogia, la
fisica, literatura, sociales, biologia, si no es a la luz de Ila
evolucién. Fenomenologicamente se podria decir que el sentido, la
comprension de saberes culturales no es posible al margen de la experiencia
factica de apropiacion y uso reflexivo y situado de estos, en el marco de la
existencia, y que la agudizacion de los significados y sentidos que precisa la
comprensién es posible si tales saberes devienen viviencia edificante, obra de
vida, si los saberes y sus comprensiones seponen a disposicién de la vida,
evolucionan con la vida, como vida, si se ponen al servicio de la vida comun
entretejida y no solo particular. Educar con estos saberes precisa
comprenderlos y generar en la intervencion, en la funcién de educar, ambientes
para que los educandos hagan lo propio y desarrollen una consciencia sensible

gue les permita tejer vida con sus comprensiones y potenciales.

Ello no prospera si la funcién de educar no se pilotea con conciencia sentiente
y actuante de otredad y alteridad. Si no se educa acogiendo al otro, recuperando
los espacios de criticidad y solidaridad que en las sociedades del rendimiento
se le quita a las personas para someterlas a las urgencias del consumo y
rentabilidad. La labor titAnica del interventor reside también en lidiar una lucha

frontal contra las ausencias de comprensiones que edificquen.

La comprension no puede anegarse en la localidad, reparar en el arbol, en los
limites del saber, en el contenido; es preciso que advierta el saber en el bosque

factico, en el panorama de la vida en complexus. No se puede comprender



edificadoramente si no examinamos, esclaremos y habitamos el fenbmeno en -
y con- el lenguaje de la evolucidon de la vida; si no aprendemos poco a poco a
escribir y hablar situadamente el lenguaje primado. Al magen de esto la
educacion con los saberes culturales estara extraviada y vulnerada, como la

vida misma, por el fenbmeno erosivo, involutivo y global de la utilidad particular.

De lo existente de la existencia del Otro.

En el fenbmeno del acogimiento crecen educador y educando, la educacion y los
saberes culturales ganan significado, y la vida y la existencia se afirman, se potencian.
En esta relacion ética se dignifican los existentes humanos y no humanos y la misma
existencia, lo otro y el otro, la evolucioén de la vida; aspecto este que se explicita mas
adelante. En efecto, en su reflexidn filosofica sustentada en Lévinas Gil sefiala que
en el Otro no sdlo se acoge lo existente como ente o cosa dada en el mundo, también
se atiende a la existencia, como aquello arrojado al mundo, como vida, con todos los
atributos que se le pueda dar. Lo Otro es la existencia, objeto de interés, que va mas
alla de la individualidad en busca de su radical singularidad con el rostro Unico e
irrepetible. Pues, la relacion con la existencia, es con la vida, con la espiritualidad y
no con las meras cosas que habitan el mundo como existentes. Es decir, ya que lo
determinante en el Otro, es que es. Lévinas dira Hay. En consecuencia, no podemos

ignéralo o negarlo.

El acto genuino de educar traspasa el ambito del aula, aparcando en los existentes,
en la vida general. En el Hay, a pesar de su aparente neutralidad, se establece una
relacién que afecta a quien o quienes la llevan a cabo, por medio de una relacién
ética, que nos ayuda a fijar una postura frente al Otro, como lo que es; lo cual ha de
tener sentido y significado en el horizonte de vida o de mundo de los implicados. El
Otro se devela a través del horizonte de vida, dependiendo de nuestra intencionalidad
respecto a él en el mundo, en el que aflora la existencia en su encuentro, algunas
veces pasajera, otras de larga duracion y otras para toda la vida. De todas formas, la
existencia esté clara en el Hay. “Es el hecho de que se es, el hecho de que hay”. (...)
“‘Asume precisamente esa existencia ya existiendo”. (Lévinas. 2000, p. 24). Lo cual
nos lleva a decir que el hombre frente al mundo elabora una postura, una disposicion

ética; que seria una actitud filoséfica y en el aula una actitud pedagogica.



Esta ultima actitud precisa lo que se conoce como el tacto pedagogico, que se puede
entender también como la praxis de intervencién educativa basada en los resortes
originales de la educacion, que fijan en el acto de educar la intencionalidad, la
voluntad y disposicion de cargar con el otro y lo otro para su dignificacion, para que
los integrantes del acto pedagdgico ganen consciencia actuante de si 'y de existencia
compartida, consciencia para si y para los existentes, consciencia sentiente de
existencia y de vida entretejida, y en consecuencia sean ciudadanos planetarios, que
aportan a la conservacién de la vida humana y no humana, del otro y de lo otro como
rostros de la existencia. De este modo la ética de la alteridad encarnada en
educadores y educandos auténticos (en la funcion de educar) hurde relaciones

intersubjetivas tejedoras de vida.

Asi, en nuestro presente la existencia trajina en el Hay y en las cosas. Lo cual permite
referenciar no solo las cosas, sino al Otro, al préjimo, al semejante, ante el que
manifestamos una intencionalidad de relacidon que se da a partir de la cuestionada
conciencia, en el que el Otro viene dado con un rostro singular y mediado por la

mundanidad social.

La relacion que establezco con el Otro, como causa existente, es a través de la
intencionalidad; la cual, por medio de la curiosidad fenoménica en su aprehension,
comprensién y radicalidad estética, busca sentido intersubjetivo. Asi, la intencion, el
sentido, el significado frente al Otro, esta ligado todos los dias a su comprension
mundana, en la que se esconde su materialidad, su ahi, y que en la escuela se cultiva

en el saber, en el conocimiento.

Por otra parte, es fundamental decir que para establecer una relacién con el Otro, con
los Otros, debo partir de la condicion en la que me encuentro, no sélo ante mi mismo,
sino ante el mundo. En otras palabras, somos conscientes como seres existentes,
inscritos en una historicidad concreta como lo es la actualidad, el presente; ante el
cual forlamos una postura de vida, una posicion frente a lo que somos como
acontecimiento.

Como vemos, es una posicidén ontolégica que se da a través del presente en el ahi.

Es decir, sobre el fondo del ahi surge un ente en su particularidad. Entonces: “El ente



-- lo que es -- es sujeto del verbo ser y, por eso, ejerce un dominio sobre la fatalidad
del ser, convertido en su atributo. Existe alguien que asume el ser, en adelante su
ser”. ”. (Lévinas. 2000, p. 113). Bajo esta condicion, se capta al Otro en su radical
alteridad, la que se opone a un Yo logico en el ejercicio de su identidad, que rechaza
lo otro, el acontecimiento. La relacion con el Otro no solo se da en el &mbito escolar,
se da en la sociedad y en el tiempo. El Otro, es punto de referencia para mi mismo,
pero asumido en un cara a cara ante la alteridad. Esto dltimo, desde un plano
ontoldgico social, tiene como consecuencia una existencia clara para la sociedad. “El
otro es lo que yo no soy; él es el débil mientras que yo soy el fuerte; él es el pobre,
es<< laviuday el huérfano>>. No hay hipocresia mas grande que la que ha inventado
la caridad bien atendida. O bien el otro es el extranjero, el enemigo, el poderoso. Lo
esencial es que tiene esas cualidades gracias a su alteridad misma”. (Lévinas. 2000,
p. 129). Es una mirada asimétrica, cargada de conflicto, de no reconocimiento; ya que
negamos y no asumimos al projimo intersubjetivamente como igual.

Asumir al Otro, es una tarea ética de gran responsabilidad, donde la libertad se
encuentra implicada; en el que el projimo esté ahi, existe, no podemos dejar pasar
por alto, muchos menos ignorarlo. El es la singularidad a descifrar, a comprender, en
asumirlo de frente, puesto que se convierte en un enigma a mi pensamiento, a mi
entendimiento; de ahi el intento fenomenologico, de vivenciarlo en un cara a cara. El
Otro esta radicalmente frente a mi, en consecuencia, me veo en la exigencia de
abordarlo relacionalmente, de establecer una comunicacion de orden intersubjetiva,
en la que esta presente lo emocional, o animico, como fuerza, que impulsa dicha
relacién de comprension de un cara a cara. Esto dltimo, encierra una vida intencional,
gue pasa por la comprension del Otro y que va mas alla de dicho comprender, en el
gue el lenguaje trata de desentraiar su humanidad.

Ahora bien, en el encuentro con el Otro no solo se da en su comprensién, y en su
forma, se da en su mirada, que es mas que una mirada sensible; es una mirada que
parte de si mismo y del pensar; que se valida a través de un cambio intersubjetivo, en
el que el Otro o los Otros se presentan con sus rostros, tal como son, caracterizado
por su cercania, manteniendo su alteridad, que evita ser absorbida por la totalidad,
por lo Mismo. El Otro permanece externo y se conserva tal cual a pesar de la
proximidad. Su caracteristica principal es evitar quedar reducido a lo Mismo, al Uno;

es la resistencia, palabra que Foucault reflexion6 frente al poder.



Resistir al Uno es desarrollar y cultivar una fuerte postura ética arraigada en lo mas
profundo de nuestras convicciones o maneras de ser, cuando nos percibimos a si
mismos, no solo al Otro, sino al mundo en su conjunto, lo cual se refleja en una
manera de vivir. Asumir las relaciones de vida, es hacerlo por medio de las
percepciones, por medio de los sentires, de las razones, en las cuales no hay
mediacion, mas que por la conciencia mediada. En este sentido, la ética es la
experiencia de un sujeto sensible; es la postura que dicho sujeto desarrolla ante una
politica que lo avasalla, lo focaliza en sus accesos y desemboca politicamente en un
totalitarismo, que raya en situaciones inimaginadas, como lo es la exclusién o la
muerte. De ahi que la defensa de la vida, la relacion con el Otro, pasa de la mera
comprensidn a una ética activa, que busca la solidaridad, la paz, la pluralidad, en una
escuela, en una sociedad justa o democratica, en la que damos la cara al Otro,
determinado en su modo de ser alterno, muchas veces sin llegar a conocerlo
plenamente, pero que acogemos con amabilidad y hospitalidad, siempre y cuando lo
permita.
Por otra parte, es innegable que la experiencia politica va de la mano filosofica,
maxime cuando la primera deja huella en el espiritu del ente en la ciudad, en la plaza
publica, en los recintos, que invita a construir una filosofia del Otro, de su rostro, de
la hospitalidad, de una ética asumida como filosofia primera, de una filosofia de la
presencia, del aqui estoy como realidad. Asi, el Otro es un encuentro, un rose gue me
modifica, me sacude o0 mejor me despierta, provocando en mi un COmMpPromiso
existencial, el cual, una vez llevado a cabo, genera una politica intencional de
relacionarme y de tomar distancia a través de la palabra o del dialogo. Dice Lévinas:

Hablar es, al mismo tiempo que conocer a otro, darse a conocer a él. El

otro no es sélo conocido, es saludado. No sélo es nombrado, sino

también invocado. Para decirlo en términos de la gramatica, el otro no

aparece en el registro nominativo, sino en el vocativo. No pienso s6lo

en lo que él es para mi, sino también y al mismo tiempo, e incluso antes,

soy para él. (Lévinas. 2004, p. 87)
Por tanto, hablar implica la cercania como la lejania del Otro, pero siempre en
relacion; pues el hablar involucra el escuchar, lo cual en su momento nos transforma
y el rostro nos convoca a su comprension, a su escucha. La mirada hacia el Otro
rompe nuestro ensimismamiento, quiebra nuestro autismo y nos confronta con el

mundo que esta ahi, a fuera. Hay una relacion en la que la percepcion se convierte



en puente no sélo de recibir, sino de dar, de comunicar, de comprender y de accion.
Es toda una experiencia vital que nos hace crecer, que nos hace tomar consciencia
no solo de si mismo, sino del Otro a través del aprendizaje, de la justicia, en la que
en esta ultima me proyecto hacia el Otro, en un plano de respeto, de igualdad ética.
Es decir, un principio de justicia social. Lo cual lleva a decir: “Entre hombres, cada
una responde por las faltas de otro. E incluso respondemos por el justo que arriesga
corromperse. No se puede dar mayor alcance a la idea de solidaridad”. (Lévinas.
2004, p. 101). De ahi que la solidaridad como postura ética, nos hace caer en cuenta
gue no somos iguales, que el Otro es diferente en todo el sentido de la palabra; en
donde la ética, como filosofia primera, aporta la mas excelsa relacién y la mas alta
forma de vida entre hombres y mujeres.

La relacién con el Otro, es no sélo ver su miseria, su angustia, su sufrimiento, su
explotacion, su dominacidn, sino su rostro carnal, lo cual implica una ética concreta.
“‘Devolverle al otro lo que se le debe, amarlo en la justicia, tal es la esencia de una
verdadera accién”. (Lévinas. 2004, p. 155). Ver el rostro del Otro a través de la accién,
exige no solo la caridad Levinisiana, sino la justicia social. “El rostro del hombre es un
médium a través del cual lo invisible en él se vuelve visible”. (Lévinas. 2004, p. 156).
Lévinas concluye: “No pensamos relaciones, somos en relacion. No se trata de
meditacién interior, sino de accion”. (Lévinas. 2004, p. 156). En este sentido, el
hombre se transforma por medio de la accidén o de la praxis. Asi, en la accion no
vemos solamente el sufrimiento o la alegria, sino lo humano, la humanidad alejada de
la violencia, que tantos problemas ha traido. Lévinas lo amplia de la siguiente forma:
“La humanidad nace en el hombre a medida que él sabe reducir las ofensas mortales
en litigios de orden civil, a medida que castigar se asimila a reparar lo reparable y a
reeducar al malvado. El hombre no necesita sb6lo de una justicia sin pasion.
Necesitamos de una justicia sin verdugo”. (Lévinas. 2004, pp. 164-165). Es la accion
de la justicia, de la cual no escapa el rico, que facilmente puede pagar en muchas
ocasiones. Por eso, para Lévinas, el cddigo debe ser modificado, ya que el solo dinero
no puede solucionar o reparar dafios o crimenes, que no sélo afecta de forma
particular, también al conjunto de los seres humanos. “Y a toda la eternidad, todo el
dinero del mundo no puede curar la ofensa al hombre”. (Lévinas. 2004, p. 165). Como
los llamados crimenes de lesa humanidad. Algunos ejemplos contemporaneos lo
vemos en las masacres, en los genocidios, en los crimenes de guerra, entre otros. En

consecuencia, para Lévinas una verdadera relacion humana, es cuando el Otro es



reconocido de forma concreta en su radical singularidad, donde el hombre es tratado
como tal, desde una filosofia primera. En ella reconozco al préjimo en toda su
dimension. Esta manera de relacionarse con el Otro, desde la ética, debe provocar
un acontecimiento politico, que va mas alla de un ejercicio de mirarse a si mismo y
abarca al entorno, a la naturaleza, de como pensamos, de cdmo vivimos. Asi,
podemos hablar y establecer el ejercicio de la politica.

En consecuencia, la manera de relacionarme con el Otro, la manera de construir una
forma de vida, se manifiesta en el radical distanciamiento frente a la totalidad
reductora, en la consolidacion del éthos. En esta direccion, el Otro se convierte en
una experiencia radical que me afecta, no lo puedo negar, aun asi, lo niegue; ya que
hay, en el decir de Lévinas, una consciencia moral, cuya franqueza con lo Otro, con
su rostro, cuestiona mi Yo, que evita ser reducido a una totalidad. Asi, nos
encontramos con un rostro que habla, que piensa, que asume posturas de vida, que
se afirma en la pluralidad, en lo infinito, en la solidaridad, no sélo espiritual sino en el
dar econémico respecto al Otro.

El compromiso ético

La ética en Lévinas nos estimula a un mayor compromiso intersubjetivo, donde el ser
es tomado vitalmente en accion y no desde una mera abstraccion. No es pues de
extrafiar que lo humano se da y comienza en la experiencia de nuestras acciones. De
ahi que sea vital para Lévinas asumir al Otro con responsabilidad, lo cual significa
romper con la indiferencia, exigiendo, como acontecer ético y de solidaridad, la
apertura hacia los Otros o hacia los demas. Asi, comprender al Otro, es existir, es la
esencia, es la aurora al horizonte de vida. “Nuestra relacién con otro consiste
ciertamente en querer comprenderle, pero esta relacién desborda la comprensién. No
solamente porque el conocimiento del otro exige, ademas de curiosidad, simpatia o
amor, maneras de ser distintas de la contemplaciéon impasible, sino porque, en
nuestra relacién con otro, él no nos afecta a partir de un concepto. Es ente y cuenta
en cuanto tal”. (Lévinas. 1993, p. 17). En este sentido, toda relaciéon implica en su
intencionalidad una comprension mediada por el lenguaje en el mundo, que nos
arrastra a una toma de postura ética cuando apelo al Otro; lo cual toma sentido para
mi intimidad y toma significado para lo mundano, reflejado en el rostro. Es aqui que
lo significativo se vuelve un Nosotros, donde la totalidad entra a ser cuestionada,
porgue vivir en comunidad, exige un rostro, un dialogo; no es vivir en la totalidad,

como se deja entrever en la critica que lleva a cabo Rozenweig.



Como vemos, estar en totalidad, es negarse y ser negado, es peor que estar en la
condicion de minoria de edad kantiana. “Un ser particular sélo puede tomarse por una
totalidad si carece de pensamiento”. (Lévinas. 1993, p. 27). Lo cual exige de aquel
gue piensa, ir mas alla de la mirada de la totalidad y pensar en la alteridad. “El que
vive en la totalidad existe como totalidad, como si ocupase el centro del ser y fuera
su fuente, como si todo lo extrajese del aqui y del ahora en los que, no obstante, se
situa o es creado”. (Lévinas. 1993, p. 27). Nos vemos enfrentados a un ser que piensa
y vive en un sistema cerrado, que ignora lo Otro, lo semejante, el mundo en su
diversidad, a pesar de vivir en él. Lévinas diria que es un ser que vive en ausencia de
pensamiento. Agregariamos de sensibilidad y sin apertura. Asi: “El pensamiento
comienza con la posibilidad de concebir una libertad exterior a la mia. Pensar una
libertad exterior a la mia es el primer pensamiento. Sefiala mi presencia en el mundo
en cuanto tal. El mundo de la percepcion manifiesta un rostro: las cosas nos afectan
como poseidas por los demas”. (Lévinas. 1993, p. 31). En las que intervienen, no sélo
un segundo, sino un tercero o un colectivo. Por tanto, el Otro cobra significatividad
como tercero libre. En este sentido, lo importante del planteamiento de Lévinas,
descansa en que la mirada hacia el Otro, hacia el tercero, se constituye en
humanizacion; pues no tenemos a una cosa delante, tenemos a un semejante.

El Otro en su aparecer, que es de orden fenomenoldgico, no es abstracto, al contrario,
es concreto, real, vital, afecta mi percepcién, mi pensamiento, cuando trato de
comprenderlo e interactuar. Estar frente al Otro, es destotalizarme, sin dejar de ser lo
gue soy como acontecimiento. Es la proximidad y la alteridad del rostro. Asi, mi
subjetividad se proyecta en el Otro, que es el préjimo, el extranjero, el inmigrante, el
marginado, el desplazado, el apatrida. También, lo familiar, la amistad, lo cercano. En
palabras de Derrida, seria construir la ciudad-refugio, la ciudad-hospitalaria para el
Otro, para Nosotros. Por tanto, el Otro es mediado por la mirada; pues no se ve lo
gue no se reconoce, Se conoce, pero No se reconoce Y Si se reconoce, se incluye. De
ahi que la mirada que no reconoce a partir del conocer, descansa en la indiferencia,
en la exclusion, en la muerte.

El Otro como experiencia activa, la asumo responsablemente en un cara a cara, cuya
plasticidad se manifiesta en toda su riqueza ética, ya que hacia el Otro hay una
intencionalidad fenomenolégica de relacion, de construccién y de sensibilidad,
ademas de reconocimiento concreto. Es todo un acto de enunciacion dado en el

lenguaje. “Lenguaje que en este mismo momento sirve para una investigacion



orientada hacia el esclarecimiento de lo de otro modo que ser o lo otro que el ser,
lejos de los temas en los que ellos se muestran ya, de modo infiel, como esencia del
ser, pero en los cuales se muestran”. (Lévinas. 1987, p. 49). Asistimos a un decir del
Otro en franca ruptura con la identidad de un Yo, la cual trasciende en su decir y
hacer. Lo que apunta Lévinas, es un ir mas alla del ser hacia el Otro como finito, como
cercania, como responsabilidad, que anuncia éticamente, el decir y su
conceptualizacion. Que va mas alla de cualquier sistematizacién y totalizacion del ser,
pues la filosofia primera seria la ética. “En ella se impone el otro de un modo
totalmente distinto que la realidad de lo real, se impone porque es otro, porque esta
alteridad me incumbe con toda su carga de indigencia y de debilidad”. (Lévinas. 1987,
p. 63). La presencia del Otro es tan fuerte, que no puedo ignorarla en mi decir.

Lo que se hace en el decir, es mostrar, es poner al descubierto lo que
institucionalmente quiero mostrar como verdad; no como falsedad, si como inteligible
y no como confusién. En el decir esta la presencia del presente del Otro como
acontecimiento, el cual es cruzado por la mirada y se interroga por lo que es, por lo
vivido, por sus cualidades temporales. Fenomenoldgicamente, es asumir un estado
de conciencia hacia el Otro, mediado por el sentir (noesis) y lo sentido (noema), de
manera temporal e intencional. “Hablar de conciencia es hablar del tiempo”. (Lévinas.
1987, p. 80). Ante todo, un tiempo cargado de actualidad, de presente vivo, de lo dicho
y de lo intencional, en un ser expuesto fenomenolégicamente; es decir, se manifiesta
en lo dicho, en su nombrar, que va mucho mas alla. En consecuencia, para Lévinas
la responsabilidad es un decir. El decir anuncia, alumbra al Otro, conduce a lo dicho,
al préjimo, por medio de la intencionalidad como signo, como significado, donde nos
exponemos responsablemente en todo decir de orden ético, como responsabilidad de
la palabra, que es una exposicion y acercamiento a lo humano, asumido como hecho,
como verdad, como saber develado ante la mirada, ante su proximidad y sensibilidad,
como manifestacion que facilita el filosofar. El filosofar es posible, gracias al anuncio
del Otro, que se expone a la mirada, a la pregunta, a la reflexion; ya que el filosofar
esta en el develamiento de lo que se dice y toma significado mundano, en la relacion
entre mi subjetividad y lo Otro, tomado por medio de la intencionalidad y de la
exterioridad, que se vuelve sensible en su exposicion fisica. “La inmediatez de la
sensibilidad es el para-el-otro de su propia materialidad, la inmediatez o la proximidad

del otro. La proximidad del otro es el inmediato derramamiento para el otro de la



inmediatez del gozo, la inmediatez del sabor, <<materializacion de la materia>>,
alterada por lo inmediato del contacto”. (Lévinas. 1987, p. 133).

Como vemos, la sensibilidad como expresion, nos lleva a la proximidad que despierta
percepciones e intereses inmediatos de orden significativo en su aparecer en el
sujeto. “La subjetividad del sujeto que se acerca es, por tanto, preliminar, an-arquica,
anterior a la conciencia, una implicaciéon, una aceptacién en la fraternidad. Esta
aceptacion en la fraternidad que es la proximidad nosotros la llamamos significancia”.
(Lévinas. 1987, p. 143). Asi, la proximidad con el Otro, despierta no sélo solidaridad
y responsabilidad, sino afecto, caricia, amor, ternura, como también lo contrario.
Conclusion

El Otro es absolutamente lo Otro, ante el cual las puertas intersubjetivas se
comunican, se abren para enunciarlo en lo dicho, en su humanidad, que para Lévinas
es insuficiente, porque no alcanza lo humano en su responsabilidad, en el que los
Otros, como terceros, es clave. “El hecho de que el otro, mi préjimo, es también
tercero con respecto a otro, préjimo también éste, significa el nacimiento del
pensamiento, de la conciencia, de la justicia y de la filosofia”. (Lévinas. 1987, p. 201).
Asi, el Otro para Lévinas, se convierte en el signo del Otro. “En cuanto momento del
ser, la subjetividad se muestra a si misma y se ofrece como objeto a las ciencias
humanas”. (Lévinas. 1987, p. 208). Lo que nos lleva a un plano de situacion del Uno
para el Otro como acontecimiento, el cual me afecta y pone al desnudo mi humanidad
en lo que soy, a través de la sinceridad del decir, en la paz que se anuncia por medio
de una ética primera, que va mas alla de toda experiencia inmediata. Lo cual significa
la proximidad del Otro, como de los Otros, que se tornan visibles, en la que aparece
el ser-humano en su devenir. En éste esta presente: la cultura, la sociedad, la politica,
las instituciones, la educacioén, etc. De la que toma conciencia a consecuencia de los
Otros o del tercero acomparfado de justicia, de lucha por la existencia y de humano,
que es la apertura al Otro como responsabilidad, como verdad. “Sin la proximidad del
otro en su rostro, todo se absorbe, se diluye, se solidifica en el ser, se mueve del
mismo lado; todo forma un todo, absorbido incluso al sujeto al cual se devela”.
(Lévinas. 1987, p. 263).

Referencias bibliogréaficas

Gil Claros MG. Méas alla de si mismo. bol.redipe [Internet]. 1 de septiembre de 2022
[citado 27 de octubre de 2022];11(9):67-8. Disponible en:
https://revista.redipe.org/index.php/1/article/view/1881



https://revista.redipe.org/index.php/1/article/view/1881

Lévinas, Enmanuel. (2000). De la existencia del existente. Arenas libros. Madrid,
Espafia.

Levinas, (2004). Emmanuel. Dificil libertad. Ensayo sobre judaismo. Editorial limod.
Fineo. Buenos aires, argentina.

Lévinas, Enmanuel. (1997). Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad.
Sigueme. Salamanca. Espafa.

Lévinas, Emmanuel. (1993). Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro. Pretextos.
Valencia. Espafia.

Emmanuel, Lévinas. (1987). De otro modo que ser, 0 mas alla de la esencia. Sigueme.
Salamanca. Espafia.

Emmanuel, Lévinas. (1972). Humanisme del’autre homme. Fatamorga. Paris. France.



