
 

 

CAPÍTULO 5 

 
 
 
 
 

LAS PRÁCTICAS REFLEXIVAS EN LA 
EDUCACIÓN. UNA PERSPECTIVA PLURIVERSA 

Y COMPRENSIVO EDIFICANTE 

 

 

 

 
Julio César ARBOLEDA  

Director de REDIPE 
Investigador de la Universidad 

de San Buenaventura (Cali-
Colombia) 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-1572-5384 
Correo electrónico: 

direccion@redipe.org 
 

 

  

 
 



 
 

ÍNDICE DEL CAPÍTULO 

 

1.- Introducción 

2.- ¿Qué es la conciencia? 

3.- Reflexión, educación y Pedagogía 

4.- Sobre la Pedagogía y la reflexión pedagógica 

5.- Crítica al sistema competencial, a las educaciones y 
pedagogías que se basamentan en éste 

6.- Reflexión y comprensión: reflexiones y 
comprensiones edificantes 

6.1.- Reflexión y comprensión no son lo mismo, 
pero son interdependientes. La reflexión es 
un proceso sustantivo en aquella.  

6.2.- La reflexión y la comprensión han de ser 
edificantes 

6.3.- Emancipación y comprensión edificantes. 
Sobre la emancipación en PCE  

7.- Consideraciones finales 

8.- Referencias bibliográficas 

9.- Notas 

 
 



 
 

LAS PRÁCTICAS REFLEXIVAS EN LA EDUCACIÓN.  
UNA PERSPECTIVA PLURIVERSA Y 
COMPRENSIVO EDIFICANTE 

 
 

Julio César ARBOLEDA1 
Director de REDIPE2 

 

1. Introducción 

En este espacio se intenta desarrollar una aproximación a las 
prácticas reflexivas por las cuales se potencian los procesos educativos y 
demás escenarios de la vida. A lo largo de este abordaje se menciona dos 
aspectos nucleares. Por un lado, el sentido y significado tanto de la 
educación como de la pedagogía, es decir, si todo lo que estamos 
pensando o haciendo en estos dos campos le confiere significación a 
aquellas3. 

Por otro, la vida socionatural como valor sagrado, al cual éstas 
habrían de emplearse como misión primada, valga señalar: cualquiera que 
sea el objeto, propósito, finalidades, perspectivas, modelos, enfoques que 
se jueguen en estos dos campos, deberían tributar a la vida; a la vida como 
simbiosis humanidad-naturaleza, como vida socio-natural,  como 
entretejido de humanos y no humanos que pueblan el pluriverso: el 
mundo de mundos que nos constituye e impone ser éticos,  responsables 
con los coexistentes, ser acogientes tejedores que ganan humanidad, 
ciudadanía planetaria, al sobreponerse a su ego, al Sí Mismo, y devienen 
Ser Para el otro y lo otro4. 

Todo lo que pensemos, hagamos, generemos en educación y 
pedagogía,  y en general en todos los campos del conocimiento y esferas 
de la existencia,   habría de sintonizarse con nuestra responsabilidad,  
como humanos,  con la vida entrelazada, habría de hilvanar vida.  



El discurso y la acción destejen vida cuando desconocen el 
matrimonio y simbiosis socionatural,  al mundo como pluriverso;  cuando 
asume la existencia y la vida como el universo de uno(s) y/o se le impone 
el mismo a otro(s),  desconociendo que el otro también tiene sus propios 
universos con sus propias reglas, espiritualidades,  cosmologías, 
cosmogonías y cosmovisiones:  territorialidades;   y también, cuando en 
nombre de este universo,  que se asume único,  el hombre se sienta y 
exprime la naturaleza.  

Es esta una manera de romper el vínculo socio-natural,  de 
separar, dicotomizar humanidad y naturaleza,  de negar su simbiosis. 

 Cuando occidente impone su universo, su cultura, su poder 
multidimensional en aras de reproducirse (a costa del otro),  estamos 
hablando, entre otros aspectos, de colonialidades de poder, de saber, de 
ser y demás erosiones;  estamos hablando de mismidad (desconocimiento 
o vejación de otredad y alteridad);  estamos hablando del sí mismo, del 
imperio del ego.  De egotismo. Y recíprocamente,  se deshilvana 
entretejido cuando en el agregado o pisoteado brotan brisnas de otra 
forma de exclusión o venganza en virtud de la cual se desconocen 
preciados aportes de aquella cultura usada por el poder colonial. 

De ahí que la educación y la pedagogía, para no ser insulares 
respecto a su función radical,  han de ser tejedoras,  asumir la función ética 
de fortalecer el complexo de la vida,  la comunalidad, educar para soltar el 
ego,  para sobreponerse al sí mismo y ser proximales,  inclinados al 
prójimo (próximo), al otro humano y a lo otro no humano,  sujetos ótricos 
(denominamos aquí) que cultivan vida, otredad y alteridad.  

La educación y la pedagogía habrían de ser artífices de la 
formación de ciudadanos pluriversales, acogientes, de la formación de 
subjetividades edificantes;  aportar a la formación de sujetos con 
consciencia comprensiva y edificante, es su gran responsabilidad ética. 

A menor ego, mayor acogencia: mayoría de edad pluriversa. 

La educación,  en esta vía,  constituye la institución por excelencia 
que ha de brindar los escenarios que permitan formar ciudadanos de la 
vida interdependiente, con conciencia actuante, edificante. 



Lo expuesto hasta aquí hace parte de las aportaciones reflexivas 
que realiza la perspectiva de la comprensión edificadora (PCE). Esta 
representa una orientación  educativa, pedagógica y discursiva,  si se 
quiere una tecnología para re-existir y convivir en la pluriversidad,  para 
promover y potenciar  un diálogo inter-universal,  que se decante en 
juntanza, en otricidad,  es decir en acogencia, o apertura, respeto,  
cuidado, cultivo del otro y de lo otro;  dispensa gestos, elementos teóricos, 
metodológicos y praxiológicos para hacer de la educación y la pedagogía 
tecnologías proximales, para que éstas dirijan su acción en consonancia 
con los primados de la existencia y la vida integrada, brinden formaciones 
por las cuales los sujetos ganen conciencia multidimensional, reflexiva, 
crítica, comprensiva y, entre otras, edificante. Conciencia plena. 

2. ¿Qué es la conciencia? 

La conciencia sería el potencial que desarrolle un sujeto para 
proyectar luces a su existencia, en la búsqueda de fortalecer su 
interioridad.  

Lo deseable es que la profundización de conciencia (la adquisición 
de distintas formas concienciales) le permitan a este ser cada vez mejor 
coexistente, hilo del complejo o entretejido vital, existir viviendo: ver 
mirando durante el viaje en virtud del cual logre fluir con la vida, y que 
tales alcances que el mismo sujeto adquiera le permitan construir lo que 
desde la PCE se expresa como interonomía, conciencia interónoma. 

La interonomía hace referencia a la fortaleza que posee un sujeto 
para sobreponerse a la dependencia del ego y la mismidad, y entregarse a 
la tarea ética que le impone vivir proximal, evolutivamente, sirviendo al 
otro humano y protegiendo lo otro no humano. Es una forma de 
conciencia actuante, comprensiva y edificante, según se considera en lo 
sucesivo.  

Se trata de la interonomía como no-dependencia, si se quiere 
resistencia a cualquier fuerza invasiva que impere en el mundo humano, 
incluidas aquellas que nos habitan, ahí el miedo, ahí los aires de 
superioridad o los sentimientos de inferioridad, el sometimiento al otro, la 
autoexplotación, entre otras, y como dependencia ética, de vínculo 



imperioso al otro y lo otro. De la interonomía como vía de re-existencia, 
como vida, como presencia en la existencia. Como grandeza conciencial, si 
se prefiere, el mayor alcance y sentido de la conciencia.  

En su consecución juegan un papel determinante las prácticas 
reflexivas por las cuales se educa y forma para la vida socio-natural, 
tributando a la significación pedagógica y educativa. 

3. Reflexión, educación y Pedagogía 

Es función primada de la educación la formación de educandos 
que construyan conciencia plena: conciencia serena (meditativa-
contemplativa), sentipensante, reflexiva, creativa, crítica, comprensiva, 
investigativa, actuante y entre otras,  edificante: una conciencia que se 
instale cada día en el lugar maravilloso donde la vida nos puede sonreír. La 
conciencia es plena si edifica, si obra vida. Por sí mismas la conciencia 
cognitiva y crítica no obran vida, aunque son importantes para ello; sí, la 
conciencia actuante que se vale de estas y otras formas como la conciencia 
sentipensante, y primordialmente la conciencia edificante, según veremos. 

Tales formas de conciencia avanzan interconectadas, es decir, unas 
activan otras. Por ejemplo, para desarrollar reflexiones edificantes se 
precisa de la conciencia meditativa, emocional, cognitiva, generativa, 
sentipensante, comprensiva, ótrica y demás. Esto sería así porque la 

reflexión es un modo de conciencia por el cual una persona o colectivo 
piensa serenamente sobre un asunto, con la finalidad de generar 
conclusiones, ideas y acciones que proyecten luces diáfanas para 
consolidar los procesos y eventos en los cuales aquellos participan. De 
modo que ahí se comprometen distintos niveles de conciencia, de acuerdo 
con el asunto que se aborde. 

En materia educativa y pedagógica, las prácticas reflexivas son, en 
consecuencia,  abordajes en los cuales los estudiantes, profesores, y demás 
actores educativos y de la sociedad, piensan de manera detenida sobre sus 
propios procesos y que-haceres,  y en torno a procesos, eventos, 
circunstancias,  contextos y fenómenos de la realidad, en función de 
fortalecer comprensiones que les permitan obrar de mejor modo: 



1.-Si se trata del estudiante, mediante la reflexión éste puede aportar a la 
comprensión de una temática, fenómeno, proyecto, a su propio 
aprendizaje y formación, estimular su presencialidad en la 
existencia.  

La presencialidad es la actitud que requiere el sujeto para fluir con 
la vida, para vivir el aquí y ahora con su mejor equipaje 
sentipensante, conciencial.  

En este punto, es sentido de la reflexión sumergirse en un evento, 
sacar conclusiones e inferencias inductivas y generativas, no para 
guardarlas y no dinamizar actitud frente a su quehacer y la vida. La 
reflexión ha de ser actuante: se aborda y se obra con la misma. 
Además, ha de ser reflexión edificante, un bien para crecer como 
mejor persona, como ser ótrico que pone sus fortalezas racionales 
y no racionales al servicio del otro y de lo otro, del plexo vital. Ha 
de ser una reflexión - acción que nos afirme como ótricos,  sujetos 
terrenales que vivifican su existencia con presencialidad, con 
actitud de apertura o respuesta, de trascendencia, dirá Levinas 
(2006, p. 12): “hacia la alteridad que obliga”, hacia el otro que nos 
demanda responsabilidad. Nos demanda, como la vida integrada, 
presencia que se actualiza o manifiesta en acogencia, aquí y ahora, 
del otro, y también, como se viene insistiendo, de lo otro.  

2.- Si se trata del docente, la ética ligada a su profesión le impone hacer de 
su quehacer una praxis pedagógica, una praxis reflexiva edificante 
que le permita ahondar en la manera como interviene en las 
formaciones educativas, en su relación (ética) con el otro (el 
estudiante, primordialmente), que le demanda acogerlo en su 
singularidad, respetarlo en su multidimensionalidad, generar los 
mejores ámbitos para su fortalecimiento, y acompañarlo hasta 
donde sea posible, en sus procesos de aprendizaje y formación, 
cumpliendo generosamente con la función de educar: de intervenir 
en la formación de consciencia plena. De este modo el educador 
avanza frente al hecho, estudiado por Pedro Ortega, de que “la 
tarea de educar es, por naturaleza, una aventura. Desconocemos el 
punto de partida y el punto de llegada” (Ortega, 2018, p. 30). No 



siendo ello una excusa para aplazar el cumplimiento de la función 
ética de su intervención, que lo hace responsable de que el 
estudiante devenga, según se expresa más adelante, educando, ser 
ótrico. 

Una de las mejores oportunidades de práctica reflexiva como 
acción pedagógica (y si se quiere, como co-evaluación pedagógica), 
adelantada por parte del docente con sus estudiantes, son los partos 
pedagógicos, representación que alude al ritual por el cual docente y 
discente pueden re-nacer, existir viviendo como educador y educando. 

“Desde la Pedagogía de la comprensión edificadora esta 
imagen (parto pedagógico) alude a la generación de espacios 
en los cuales profesor y estudiante devengan, 
respectivamente, educador y educando. Un educador 
emerge en el momento en que un profesor asume 
éticamente su labor, en particular cuando se entrega a la 
tarea de abrirse al estudiante, de promover el desarrollo de 
conciencia, siendo esto propio del profesor que educa; y el 
educando, en tanto se sabe acogido,  cuando logra proyectar 
luces (de conciencia) a sus labores, a su existencia”5.  

4. Sobre la Pedagogía y la reflexión pedagógica 

La pedagogía es un campo reflexivo-operativo en torno al mundo 
educativo. El sentido original de la pedagogía tiene que ver con generar-se 
oportunidades y capacidades para desarrollar una conciencia amplia que 
permita esclarecer y brindar orientaciones y acciones para fortalecer los 
significados y sentidos de la educación, de modo que ésta desarrolle su 
acción de acuerdo con sus finalidades radicales, más sentidas. 

Para cumplir con esta demanda ha de construir o fortalecer su 
campo incidiendo en el desarrollo de la acción educativa de acuerdo a sus 
motivaciones originales y no precisamente con base en los imperativos 
que el mundo financiero y económico, entre otros, impone y exige a los 
sistemas educativos. 

En esta dirección, las prácticas reflexivas representan un proceso 
pedagógico en función exclusiva del primado de la educación. Por 



extensión, habrían de ser prácticas edificantes, mejor comprensivo 
edificantes, según se expone a lo largo de esta comunicación. Las prácticas 
reflexivas representarían un acicate no solo para consolidar 
comprensiones, sean comprensiones cognitivas, críticas, intersubjetivas y 
edificantes, sino -y en tanto sean de naturaleza edificante- para obrar vida 
socionatural con éstas. Desafortunadamente en el régimen de 
competencias que impera en el mundo educativo no residen las prácticas 
reflexivas que obren vida integrada. 

5. Crítica al sistema competencial, a las educaciones 
y pedagogías que se basamentan en éste 

El mundo del mercado precisa de aprendizajes, y no tanto de 
comprensiones; al menos no le juega seriamente a las comprensiones 
reflexivas y edificantes en virtud de las cuales los sujetos del acto 
pedagógico irían más allá de la adquisición de conocimientos y de su 
aplicación, y generarían escenarios para apropiar de mejor modo éstos y 
usarlos con grandeza en su vida.  El mundo del mercado precisa, sí, de 
sujetos que apropien y generen conocimientos y saberes de modo acrítico, 
y los usen utilitariamente en el orbe del consumo. 

Cada vez asistimos al extravío o deslocalización de la educación y 
la pedagogía frente a su misión primada de educar para la vida 
interconectada. Las competencias y su arsenal sirven más la finalidad de 
alcanzar metas de aprendizaje a través de desempeños cognitivos, 
actitudinales y operativos, dejando de lado los fines originales de la 
educación, que son marcos nucleares de referencia de toda acción 
educativa, de los procesos de conocer, educar, aprender, enseñar y formar 
inherentes a la misma.  

Estas metas de aprendizaje no son metas de comprensión ni 
mucho menos de comprensión edificante. 

Existe en el mundo educativo, invadido por las competencias, 
grandes deudas en cuanto al concepto comprensión, lo cual hace de los 
procesos mencionados un asunto más técnico que sentiente, que 
genuinamente comprensivo, reflexivo, edificante. Se presume que es 
suficiente con aprender, con intentar desarrollar, aun sistemáticamente, 



unos conocimientos, valores y actitudes frente al aprendizaje, para lograr 
el significado de la educación. De ahí que desde la PCE se proponga 
desarrollar educaciones y pedagogías por comprensiones en lugar que por 
competencias. 

6.� Reflexión y comprensión: reflexiones y�
comprensiones edificantes

Por comprensión se entiende aquí el entretejido conciencial de 
potenciales mentales y experienciales que permitan esclacer un 
enunciado, concepto, fenómeno o evento, generando ambientes para su 
aplicación y uso en contextos flexibles, no sin reflexionar durante todo el 
proceso.  

La comprensión precisa el desarrollo de funciones cognitivas y 
metacognitivas, tanto como de afectividad, imaginación, 
sentipensamiento, intuición, disposición, actitud y vivenciación del 
concepto. Veamos, a continuación, con más detalle, esta propuesta.  

6.1. Reflexión y comprensión no son lo mismo, pero 
son interdependientes. La reflexión es un proceso sustantivo 
en aquella  

La comprensión se reduce si se anquilosa en la apropiación 
cognitiva y metacognitiva del asunto comprensivo, inclusive no es 
suficiente con entender el asunto en referencia, con esclarecer los rasgos 
característicos (o ideas relevantes) del concepto o asunto en comprensión, 
ni construir representaciones, conclusiones, desarrollar análisis críticos,  o 
derivar conclusiones. Es necesario profundizar el esclarecimiento de la 
cuestión viviendo, en lo posible, experiencias fácticas con el mismo. Vivir el 
concepto en la práctica. Sin ello será menos posible comprender.  

No es lo mismo apropiar un tema de clase (o un texto, fenómeno, 
suceso, evento), que comprenderlo viviendo experiencias reflexivas y en lo 
posible fácticas, por ejemplo sobre lo que aprendemos (o desaprendemos) 
en la escuela: confrontando los personajes de la literatura con otros de la 
misma, con seres ideales, imaginarios o de las diversas esferas de la 
realidad, y ante todo, con uno mismo; indagando escenarios donde tengan 
lugar los temas de lenguaje, humanidades, ciencias y demás, siempre 



reflexionando a partir de los mismos6. Fenómeno éste que, por supuesto, 
es casi invisible, infrecuente en la escuela volcada al régimen competencial 
y a los sistemas que no riñen con éste. 

 La comprensión precisa pasar de la información al conocimiento, 
del conocimiento a su operacionalización y vivenciación, procesos en los 
cuales la reflexión cumple una función determinante.  

Sin procesamiento de información no se construye conocimiento, 
sin conocimiento no hay aprendizaje, sin aprendizaje semántico, operativo 
y reflexivo no hay comprensión, y sin éstos ni vivenciar el aprendizaje -
experiencia que pasa por realizar desempeños de aplicación en contexto y 
uso situado, incluida la vida cotidiana, generando nuevos espacios 
reflexivos-, no habrá mayor ganancia comprensiva. De modo que la 
reflexión habita en el seno de la comprensión, y recíprocamente: si bien es 
cierto que es necesario reflexionar el asunto para comprenderlo, no 
menos lo es que se reflexiona,  sobre todo, para comprender-se en razón 
de ser y proceder de mejor modo. 

6.2.  La reflexión y la comprensión han de ser 
edificantes 

Si la vida entrelazada nos impone ser mejores seres humanos, 
ciudadanos planetarios, la comprensión ha de ser edificante, lo que 
acontece cuando se ponen las comprensiones construidas (durante el 
aprendizaje y la existencia) en función no sólo de uno mismo sino sobre 
todo de la vida interdependiente de humanos y no humanos; luego la 
reflexión no debe ser solamente cognitiva, meditativa y crítica, sino, y 
además, edificante, obradora de vida tanto humana (comprensión 
intersubjetiva) como no humana.  

En este punto, es necesario que la Pedagogía genere ambientes 
para que la educación cumpla la finalidad sustantiva de educar para el 
complejo pluriversal, generando formas adecuadas al sujeto y al contexto 
para desarrollar reflexiones edificantes antes, durante y luego del proceso 
que dé lugar al fortalecimento comprensivo; en particular, comprensivo 
edificante; aportando  dispositivos de reflexión crítica que decanten como 



comprensiones críticas; de reflexiones edificantes que reverdezcan 
comprensiones edificantes.  

Las prácticas reflexivas críticas nutren las ciudadanías críticas; las 
prácticas reflexivas edificantes constituyen el motor de las comprensiones 
que fluyen vida, que nos permiten ser ciudadanos de la vida humana y 
planetaria, protagonistas tejedores de mundos mejores en donde 
podamos existir viviendo, para fluir interónomamente en el complejo de la 
vida.  

Urge, pues, convertir las prácticas reflexivas en praxis reflexivo - 
comprensivo edificantes; en laboratorios de vida, para la vida en los cuales 
se cultive la interonomía. En prácticas reflexivas interónomas. Vital para 
ello es convertir todos los espacios de la vida en aula pedagógica,  
dinamizada por las prácticas reflexivo-comprensivo edificantes. Hacer de 
las prácticas pedagógicas laboratorios reflexivo-comprensivo edificantes 
en los cuales se cultive la vida. 

6.3. Emancipación y comprensión edificantes. Sobre la 
emancipación en PCE  

 La emancipación no es sólo un acto de librarse de alguna forma de 
sometimiento que participe en la erosión humana. No puede ser 
excluyente y ensimismada;  ha de estar fundada en la proximalidad que le 
impone a quien la asuma acoger al otro, al prójimo, al próximo del tejido 
pluriversal, distinto e inclusive erosivo, invasivo que, de ese modo, 
reproduce su mismidad. El acto emancipatorio no reside exclusivamente 
en des-prenderse de aquello que nos maltrata como humanos, sea el ego, 
el sí mismo, sea el otro, individuo humano o fuerza intrusiva, totalizante; 
precisa al mismo tiempo y de un lado, retomar lo mejor del otro que no 
usa con finalidad evolutiva sino autointeresada, y de otro lado, 
emanciparse es un acto lo mejor benigno, comprensivo y conciencial 
posible.  

  La emancipación ha de ser proximal y no egocentrada, ha de ser 
un ejercicio sustantivamente humano, socionatural. La emancipación no 
puede ser búsqueda de libertad ensimismada, y a costa de echar a perder 
briznas de lo humano que pueda vagar en el otro, aún en una personalidad 



o existencia invasiva.  La acogencia del otro tiene el alcance más amplio 
posible: cultivar vida interconectada, deberme al otro distinto y 
seguramente erosivo, ejerciendo la compasión7, con conciencia sensata y 
actuante de no librarse de todo él y, por el contrario, recoger de aquel lo 
que sirva la finalidad humanizante, mejor socio-naturalizante; de esta 
manera el acogiente sería ejemplo vívido de cultivo de existencia y vida 
entrelazada.   

En todo caso, la comprensión edificante que impulsa la 
significación educativa y pedagógica, precisa también del acto 
emancipatorio, valga decir, intentar librarse en buena medida de 
dependencias epistémicas, de enfoques, posturas, metodologías y 
acciones totalitarias, mísmicas que descartan otros modo de conocer, 
saber, enseñar, aprender, educar y hasta comprender. Sin embargo, tal 
impulso es fallido si el proceso emancipatorio no se asume con grandeza; 
es decir, la comprensión que gana musculatura no edificará, no abrirá el 
camino de la visceralidad que nos mueve a servir, si no se asume con 
sentido humano y socionatural, si se empantana en la proclama que 
ensimisma la libertad y soslaya la humanidad y necesidad de incluir, de 
rescatar bondades crípticamente presentes en la existencia del otro.  

No se trata de deshacerse en ninguna forma del otro, asunto por 
lo demás imposible en la existencia. La huella del otro siempre marcará 
una vida. Occidente siempre estará, de una u otra forma, en la evolución 
de la vida, en las formas de existir de otras culturas, enriqueciéndolas.  El 
acto genuinamente humano y socionatural precisa acariciar lo mejor de las 
culturas y de la mismidad que la usa. La emancipación y la construcción de 
subjetividades constructoras de vida en la que participa, se cuecen en esta 
forma de circunstancialidad. Tal impronta es alimento en la vía evolutiva. 
La emancipación educativa y pedagógica, y la comprensión para 
fortalecerse y obrar vida, habrían de asumirse de modo análogo. 

7. Consideraciones finales 

La formación de sujetos reflexivo-comprensivo edificantes, 
interónomos ha de ser la médula espinal de los procesos educativos y 
pedagógicos que construyen significado educativo.  



Sin ello seguiremos educativa y pedagógicamente deslocalizados, 
no será posible la reorientación de la educación y la pedagogía en función 
de que ellas mismas y las formaciones que ambientan y desarrollan 
permitan a los sujetos ganar pilares para ser mejores seres humanos y 
planetarios, para que estos y ellas mismas ganen: 

a) fortalezas para depender menos de fuerzas invasivas que 
respondan a otras realidades, 

b) equipajes para obrar vida,  acogiendo y dignificando a los 
agentes educativos y a la naturaleza.   

Las relatorías de comprensión edificante8 representan dispositivos 
textuales de reflexión proximal, si se quiere interónoma. La comprensión 
edificante es relevante para resolver la tensión, que vive el yo, entre la 
mismidad y la alteridad ética. Esta contribuye a la formación de soberanía 
interónoma, por la cual un sujeto forma potencial emancipatorio frente al 
ego, al sí mismo y al poder mísmico, totalitario, y gana heteronomía ética 
que lo obliga a enredarse con grandeza en el majestuoso tejido de la vida. 

Esta es una de las herramientas metodológicas y didácticas que 
acompañan nuestra propuesta de nivel edificante (Arboleda, 2010- 2016), 
que va en la vía de movilizar desempeños ótricos, hacedores de vida, y 
constituiría un faltante, como se ha expresado en otros escenarios, en 
materia de comprensión discursiva, campo sobre el cual reinan las 
comprensiones ( competencias) literal, inferencial y crítica; tal tipo de nivel 
comprensivo constituiría, más que un recurso, un bien que desde la 
pedagogía de la comprensión edificadora se dona al mundo educativo y en 
general a la sociedad, de cara a consolidar el significado de la educación.  

A la hora de aplicar la comprensión edificadora se hace necesario: 

1.- Propiciar eventos para la comunicación de apuestas (diseños y 
sistematización de implementaciones, seguimientos y demás) que 
emanen de las prácticas reflexivas. Que incluyan o permitan derivar 
nuevas propuestas de acción y mejoramiento, entre otras 
generaciones y acciones edificantes, las cuales, a su vez, 
comprometerían otras experiencias, nuevos viajes a la interioridad, 
saludables vivencias reflexivas.  



2.- La gestión directiva, en lo posible, ha de nutrirse de tales dinámicas,  y 
corresponderse con los abordajes hetero-reflexivos que realicen los 
docentes, padres de familias, entre otros miembros de la comunalidad 
educativa. Pero este es otro de algunos de los asuntos mencionados 
aquí, que amerita específicos acercamientos. 

3.- Construir significado y sentido de la educación (y también de la 
pedagogía) implica potenciar, atendiendo al contexto (territorio: 
geografía, cultura, cosmovisión, valores, espiritualidades, etcétera), y 
de acuerdo a sus finalidades entrañables, dispositivos, herramientas y 
estrategias para desarrollar prácticas reflexivas,  en lo posible 
comprensivas y edificantes, asociadas a los procesos de conocer, 
enseñar, aprender, formar y educar. Si para cumplir con los fines del 
sistema educativo y competencial local y global los agentes educativos 
son presionados a implementar los recursos técnicos que aquellos 
demandan, es preciso que los acompañen de otros de carácter 
reflexivo-comprensivo edificante, en razón de:  

a) no ceder plenamente sus alcances de “autonomía” de 
pensamiento y acción, mejor, de comprensión edificante,  por 
las que intenta blindarse de las tecnologías empleadas por el 
poder intrusivo; 

b) usar con responsabilidad ética sus mejores dotaciones, incluido 
este último de reflexión-acción, de comprensión y edificación, 
en función del otro y de lo otro, de la vida integrada de 
humanos y no humanos.  

4.- Conseguir que la práctica permanente de reflexión proximal -según la 
significación que aquí se le ha conferido a esta-, sea a partir de los 
temas de clase o de situaciones y fenómenos de nuestra vida interior y 
cotidiana, constituye el nutriente responsable del florecimiento 
interónomo, no sólo porque la acción que conlleva conduce a hilar 
vida, sino porque esta última actuación edificante, ética haría de quien 
desarrolle este potencial menos vulnerable frente a su propio ego, al sí 
mismo, tanto como a las seducciones, estrategias de manipulación y 



dispositivos por los cuales la mismidad (fuerza totalizante) busca 
reducirlo, apropiarlo. 

8. Referencias bibliográficas 

Arboleda, J. C. (2000). Mapas cognitivos: lectoescritura, aprendizaje y desarrollo 
del pensamiento. Santiago de Cali: Editorial Lecto-escritura e 
investigación.  

Arboleda, J. C. (2007). Pensamiento lateral y aprendizajes. Bogotá; Editorial 
Magisterio. 

Arboleda, J. C. (2010). Competencias pedagógicas. Cali, New York: Editorial 
Redipe. 

Arboleda, J. C. (2013). Hacia un nuevo concepto de comprensión. Boletín Redipe, 
824, 6-14. 

Arboleda, J. C. (2020). Hacia una didáctica comprensivo edificadora. En A. 
Medina Rivilla; A. de la Herrán Gascón; y M. C. Domínguez Garrido 
(Coords.), Hacia una didáctica humanista (pp. 389-460). Madrid: REDIPE-
UNED.  

Arboleda, J. C. (2024). Educate with knowledge in an edifying key. Revista Boletín 
Redipe, 13 (2),  15-20.  

Arboleda, J. C. (2020a). Presentación. En: J. M. Touriñán, Función pedagógica, 
competencia técnica y   transferencia de conocimiento. La perspectiva 
mesoaxiológica. Cali-nueva York:  Editorial Redipe, Capítulo EE UU. 

Escobar, A. (2016). Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, 
territorio y diferencial. Medellín: Ediciones UNAULA (Colección 
Pensamiento vivo). 

Levinas, E. (2006) El Humanismo del otro Hombre. Mexico, Siglo XXI) 6ª edic: 
https://books.google.es/books?id=8mvcfNMF5mMC&printsec=frontcover
&hl=es#v=onepage&q&f=false 

Ortega, P.  (2018). Educar es una aventura. Revista Boletín Redipe, 7 (6), 30-32.  
Ortega, P. (2021). La mirada compasiva. Revista Boletín Redipe, 10 (8), 32-42. 
Touriñán, J. M. (2019). Estudiar es actividad común externa y siempre educamos 

con la actividad. Una aproximación desde la perspectiva mesoaxiológica. 
Teoría de la educación. Revista interuniversitaria, 31 (2), 7-31. Vid. et. J. 
M. Touriñán (2023). Estudiar, investigar e intervenir: A la búsqueda de la 
capacidad de resolución de problemas del conocimiento de la educación.  
Colección internacional de pedagogía mesoaxiológica patrocinada por 
Redipe (Libro 3). Santiago de Compostela: Jmtl-Redipe. (ISBN: 978-84-
921846-1-3). 



Touriñán, J. M. (2020a). Función pedagógica, competencia técnica y transferencia de 
conocimiento. La perspectiva mesoaxiológica. Colección internacional de 
pedagogía mesoaxiológica patrocinada por Redipe. (Libro 9). Cali: REDIPE. 
Red Iberoamericana de Pedagogía Capítulo Estados Unidos. Bowker-
Books. (ISBN: 978-1-951198-20-6). 

Touriñán, J. M. (2020 b).  Conocer, enseñar y educar tienen distinto significado, la 
diferencia permite hablar con sentid de enseñanza educativa. Revista 
Boletín Redipe, 9 (6), 30-41. Vid. et. J. M. Touriñán (2023). Conocer áreas 
culturales, enseñar áreas culturales y educar CON las áreas culturales. 
Colección internacional de pedagogía mesoaxiológica patrocinada por 
Redipe. Santiago de Compostela: Jmtl-Redipe (Libro 2). (ISBN: 978-84-
921846-0-6). 

Touriñán, J. M. (2023). Pedagogía Mesoaxiológica. Postulados y fundamentos. Colección 
internacional de pedagogía mesoaxiológica patrocinada por Redipe (Libro 
1). Cali-Nueva York: Redipe-Capítulo Estados Unidos-Bowker Books.  
(ISBN: 978-1-957395-20-3). 

 



9.� NOTAS

1 Texto basado en la conferencia impartida por invitación de la Universidad de La 
Amazonía. Mayo 08 de 2024. 

2 Red Iberoamericana de Pedagogía, direccion@redipe.org 
3 En el desarrollo de esta idea es referente obligado la perspectiva 

mesoaxiológica de la educación y la pedagogía, que desarrolla Touriñán en 
su producción intelectual, en particular la recogida en la Colección 
Internacional de Pedagogía mesoaxiológica que se publica bajo el sello 
Editorial Redipe en el marco del Macroproyecto: PEDAGOGÍA Y 
EDUCACIÓN, EN PERSPECTIVA MESOAXIOLÓGICA: 
https://redipe.org/investigaciones/macroproyecto-pedagogia-y-educacion-
en-perspectiva-mesoaxiologica/.  
Vid et., por ejemplo: J. M. Touriñán, J (2019b;  2020a; 2020b; y 2023).   

4 “Todos estamos dentro del pluriverso, entendido como mundo de mundos, una 
serie de entramados siempre cambiantes de humanos y no humanos, los 
cuales resultan del movimiento incesante de las fuerzas y los procesos 
vitales de la Tierra. (…) Ningún ser viviente existe de modo independiente 
en la tierra. (…) El punto es que uno de estos mundos se ha atribuido el 
derecho de ser “el mundo” e intenta eliminar o reducir a sus términos la 
riqueza de los diferentes mundos que componen la vida socionatural” (A. 
Escobar, 2020, p. 5. (www.re-visiones.net; #Re-visiones 10/2020 ). 

5 Arboleda, J.C.(2024). Del Sentir y Pensar al Comprender y Edificar. Revista 
Boletín Redipe [Internet]. 2024 Apr. 1 [cited 2024 May 8];13(4):16-27. 
Disponible en: 
https://revista.redipe.org/index.php/1/article/view/2120 

6 En esta línea de la exposición, se genera mayor comprensión si en la escuela se 
busca la interconexión temática: establecer relaciones explícitas entre el 
concepto por comprender con otros del mismo dominio de saber, y de un 
concepto temático respecto a ciertas temáticas de otras disciplinas. Aquí es 
relevante entender que no hay conceptos ni comprensiones, ni existencias 
con vidas o singularidades, absolutamente únicas: todo concepto entraña 
otros de su mismo u otro resorte. Esclarecerlos y activarlos mediante 
desempeños comprensivos precisaría, además, de nuevas 
metarepresentaciones o desempeños que impliquen saludarse con 
conceptos o asuntos que no necesariamente habitan en la trayectoria del 
mismo; es más, el viaje comprensivo demanda su alojamiento y 



confraternalidad. Sin ello difícilmente se potencia la comprensión, y más 
aún la comprensión que obra vida. 

7 La compasión guarda aquí la significación que P. Ortega, de la mano de Levinas, 
propone: compasión como acogida al otro y compromiso ético de 
liberación de las estructuras que generan dependencia y marginación, no 
como asistencia caritativa o beneficencia puntual (Ortega, 2016, Revista 
española de pedagogía, 74 (264), 246). 

8 Estas son un recurso didáctico y metodológico de la PCE que moviliza 
desempeños para una comprensión que fluya vida. Pueden aplicarse en 
cualquier asunto de comprensión, para el cual al comprendedor se le 
sugieren actividades y operaciones para la subjetivación y objetivación del 
conocimiento, que precisen desempeños de comprensión cognitiva y 
metacognitiva, crítica y generativa, intersubjetiva y edificante.  Este último 
es quizás el más complejo de los desempeños que reúne la grandeza 
comprensiva (Arboleda, 2010).  




